
NỀN VĂN MINH TRỐNG ĐỒNG

CỦA VIỆT TỘC

         Mỗi một dân tộc đều có những văn vật mang một ý
nghĩa tiêu biểu cho nền văn minh của dân tộc đó. Nền văn
minh trống đồng với triết lý Âm Dương Dịch Biến Luận của
người Việt cổ đã tỏa rạng suốt mấy ngàn năm lịch sử mãi
cho tới ngày nay. 

         Số lượng trống đồng tìm thấy trên lãnh thổ Việt Nam
chiếm hơn nửa số trống đồng của cả vùng Đông Nam Á,
trải dài từ Miến Điện (Myannmar),  Vân Nam, Quảng Tây
Trung Quốc xuống tới Nam Dương (Indonesia), Đông Nam
Á lục địa và hải đảo. Thực tế này chứng tỏ trung tâm Đồng
Cổ của nền văn  minh Trống Đồng Đông Sơn được xếp
hạng trong kho tàng văn vật di sản văn hoá của nhân loại.
Ngoài trung tâm Đồng Cổ ở Đông Sơn, trên địa bàn cư trú
của người Việt cổ còn có trung tâm luyện đồng ở vùng
Kinh-Sở  và  Vân  Nam  sảnh  ở  Hoa  Nam  và  trung  tâm
Harappa và Mohenjo Daro của người Dravidian ở Ấn Độ.

         Ngày nay, giới nghiên cứu đều công nhận trong tâm
thức Việt Nam, trống đồng biểu trưng một thông điệp tự
ngàn xưa cho ngàn sau. Công trình tầm nguyên ngữ nghĩa
của chữ Việt thoạt kỳ thủy là viết là “易”. Chữ Việt nguyên

1



thủy cũng là chữ Dich “易”, là măt trơi (“Nhât 日 Viêt”) chiêu
sang đươc đơn giản hoa và xêp theo nghê thuât, cac “tia sang
“勿” đươc gom lai để ở phia dươi theo chữ “Vuông” vưa đung
vưa đep nên Kinh “Dich 易” chinh là kinh “Viêt 易”. Vì vậy, hình
mặt trời được khắc họa ở ngay giữa tâm mặt trống với nghĩa
là “VIỆT” cùng những họa tiết được khắc trên mặt trống, thân
trống nói lên tinh hoa văn hóa thời Hùng Vương được truyền
thừa qua bao thế hệ như sức sống vô biên của đại tộc Việt
xuyên suốt chiều dài lịch sử. 

         Trống đồng Ngọc Lũ là một chiếc trống đẹp nhất,
hình dáng hài hòa, hoa văn phong phú nhất trong những
trống đồng đã được tìm thấy. Trống chia làm 3 phần cân
đối hài  hòa. Phần tang trống phình ra,  chân thon thon
choai choải. Mặt trống hơi tràn ra ngoài tang trống tạo
thành một đường gờ nổi ở giữa mặt tang trống. Trên mặt
tang và thân trống được trang trí hoa văn hình học và hoa
văn khắc hình người, động vật và cảnh vật. 

         Trên mặt trống, ở chính giữa là mặt trời với 14 tia
chiếu ra chung quanh được bao bọc bởi 16 vòng hoa văn
phong phú sống động. Hình những vũ nhân hóa trang hình
chim đầu dắt lông chim Phỉ Thúy và cắm thêm 2 bông lau,
mặc vũ phục kết bằng lông chim đang say sưa nhảy múa.
Hình ảnh chim thú bay nhảy xung quanh những người thổi
khèn, kẻ cầm lao dáo trong tư thế vũ đạo cùng những

2



người khác đang say sưa gõ nhịp trên dàn cồng chiêng
hoặc đang dùng chày giã gạo. 

         Đặc biệt nổi bật nhất là hình những nhà sàn với mái
cong như hình một chiếc thuyền với chim gà đậu trên nóc,
trong nhà thì có người đang đánh trống đồng. Vòng hoa
văn thứ ba là hình những con hươu và chim đang bay.
Vòng thứ mười là những con chim nước mỏ dài và ngắn.
Trên tang trống có 10 vòng hoa văn khắc hình những chiếc
thuyền mũi cong vút, có sàn và mũi lái bên trên chở những
chiến binh cầm rìu chiến, lao, dáo và cung tên. Dưới sàn
có những bình đồng, trống đồng và có cả chó, chim nữa.
Thân trống có 6 hoa văn khung, mỗi khung có 2 hoá trang
thành chim tay cầm rìu chiến và tấm khiên che thân mình.

         Trống đồng được đúc với kỹ thuật cao đến nỗi ngày
nay đã nhiều lần tập hợp những thợ chuyên nghiệp có tay
nghề cao cùng đúc lại một phiên bản thì cũng không thể
nào đẹp và tạo ra những âm thanh trầm bổng như trống
đồng Ngọc Lũ.  Đường kính trống gần 90 cm, chiều cao
khoảng 70 cm, nặng gần 100 kg với hình dáng tinh tế cầu
kỳ. Tang trống phần trên phình ra hình nón cụt, ở giữa hơi
thắt  lại  hình  tròn,  phần  chân  loe  ra  hình  phễu đòi  hỏi
người thợ phải có tay nghề tinh xảo lão luyện. 

3



        Từ việc luyện hợp kim đồng thau với kỹ thuật cao
thích hợp đến nghệ thuật tạo hình sinh động sắc xảo đã
chứng tỏ tri thức, óc sáng tạo, năng khiếu thẩm mỹ mới có
tạo ra một văn vật hàm tàng ẩn chứa những  tinh túy cốt
lõi "Vô ngôn" trong tâm thức Việt suốt mấy ngàn năm lịch
sử.

I. BIỂU TƯỢNG QUYỀN UY CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

         Trống đồng không chỉ là nhạc cụ không thể thiếu
được trong các lễ tết hội hè của dân gian mà nó còn được
xem như biểu tượng của quyền uy, một hiệu lệnh tập hợp
nên một khi tiếng trống gióng lên như một hiệu lệnh tập
họp cư dân trong bản làng mỗi khi cần thiết. Theo “Tấn
Thư Thực Hoá Chí” thì quyền uy chính trị và sức mạnh kinh
tế của các thủ lĩnh gọi là Cừ Súy được thể hiện bằng số
lượng trống đồng: “Trống là hiệu lệnh tập hợp quần chúng,
nghe tiếng trống dân ùn ùn kéo đến như mây đợi lệnh thủ
lĩnh.  Ở  phương Nam,  trống  đồng  là  vật  để  thưởng cho
người có các chiến công lớn”. 

         Mã Đoan Lâm trong sách Văn Hiến Thông Khảo cũng
viết về trống đồng như sau: “Tục của người Di Lão ở phiá
Nam rặng núi Ngũ Lĩnh là muốn đánh nhau thì đánh trống
đồng lên. Nghe tiếng trống người người kéo nhau đến ùn
ùn như mây tụ. Người có trống gọi là Đô Lão được dân

4



chúng suy tôn và tùng phục”. Sách Tùy Thư Địa lý Chí cũng
chép: “Người Di Lão đều đúc đồng làm trống lớn, người có
trống gọi là Đô Lão được quần chúng suy phục”.

         Sử triều Minh với luận điệu “Thiên tử Đại Hán” đã
xuyên tạc  “Mỗi  trống đồng trị  giá  hàng trăm,  thậm chí
hàng ngàn trâu bò. Ai có 2,3 chiếc thì đã có thể tiếm hiệu
xưng vương…”.  Trống đồng của người  Việt  cổ cũng như
toàn cõi Đông Nam Á cổ có giá trị  như một biểu tượng
quyền lực của người thủ lĩnh chỉ huy. Không phải bất cứ ai
có tiền là được quyền đúc trống mà chỉ những người có tài
đức lập chiến công,  có uy tín trong bản làng được dân
chúng suy phục được đúc trống đồng mà thôi. Mặt khác,
trống đồng được vua Hùng ban phát cho các thủ lĩnh quân
trưởng như một tước hiệu để cai trị bản làng của họ.

II. TRỐNG ĐỒNG TRONG TÂM LINH VIỆT

         Ngoài biểu tượng của quyền uy, trống đồng còn
mang một ý nghĩa quan trọng trong đời sống tâm linh của
người Việt cổ. Âm thanh vang rền của cả một dàn trống từ
2 đến 4 chiếc hòa lẫn với tiếng cồng chiêng, chuông nhạc,
sên phách, sáo, đàn đá đã tạo ra những tiết điệu âm thanh
trầm bổng được dùng làm nhạc nền cho những câu hò
điệu hát của gái trai nhảy múa trong các lễ hội dân gian.
Từ buổi lễ cầu mưa đến buổi lễ tế thần mặt trời với những

5



hình ảnh sinh hoạt sống động được khắc họa trên mặt
trống đồng Ngọc Lũ. Một dàn nhạc gồm 8 nhạc cụ, bộ gõ
khác nhau, những vũ nhân mặc vũ phục hóa trang hình
chim đang say sưa nhảy múa, uốn lượn nhịp nhàng theo
điệu kèn tiếng trống. Trong khi đó, hình một người đang
giương cung bắn sói trời trong nghi thức lễ đón rước thần
mặt trời.

         Tiếng trống vang rền như sấm hòa lẫn với lời cầu
nguyện xin trời mưa xuống để muôn loài muôn vật sinh
sôi nảy nở, mùa vụ thu hoạch đầy đồng để nuôi sống con
người. Trống đồng là biểu tượng của người Việt cổ nên gắn
liền với đời sống tâm linh của người Việt cổ, được xem như
“hồn nước” thiêng liêng cao cả của đại tộc Việt. Chính vì
thế, trống đồng là một nhạc cụ không thể thiếu được trong
các buổi lễ tết hội hè dân gian Việt.

         Hình ảnh khắc họa những điệu vũ trên mặt trống
đồng được học giả Granet xem như “Nhiệm tích thông dự
phép mầu” của một tôn giáo nên ngày xưa, trong các buổi
lễ hội thì không thể thiếu ca hát nhảy múa được. 1 Vì vậy,
trống đồng được dân gian sùng kính gọi là “Thần Đồng Cổ”,
“Linh Cổ”. Theo triết gia Kim Định thì “Trên mặt trống khắc
những điệu vũ trọng đại xem như điệu vũ của đất nước
“Quốc vũ” vì lúc đó chưa có quốc ca nên vũ điệu này được
dùng làm linh chứng cho những lời thề nguyền trọng đại.
1 Chữ của triết gia Kim Định.

6



Vì vậy, chúng ta phải xem trống đồng như một bản tóm
văn hóa Việt hay nhất vì mang một sứ điệp quan trọng hơn
cả. Hiểu được trống đồng là hiểu được vũ, hiểu được vũ là
hiểu được “Việt đạo”. Chính vì vậy, dân gian Việt cổ tự xa
xưa, cứ vào tháng tư đầu mùa mưa đều tổ chức lễ Tế Thần
Trống Đồng gắn liền với thần núi nên dân gian sùng kính
“Đồng Cổ Sơn Thần”. 

         Các công trình nghiên cứu cho biết, cư dân Bách Việt
vùng Đông Nam Á hải đảo cầu mưa bằng cách gióng lên
mặt trống đồng có hình con cóc, tiếng trống gióng lên như
tiếng cóc kêu kẽo kẹt gọi mưa nên dân gian mới có câu ca
dao “Con Cóc là cậu ông trời, ai mà đánh nó thì trời đánh
cho…”. Thực ra, trên thực tế dân gian đã chiêm nghiệm là
hễ thấy tiếng cóc nghiến răng là trời sắp mưa, ngược lại
hễ nghe tiếng hươu kêu lên thì biết ngay là sắp hạn hán
nên dân gian phải đánh trống cầu mưa. 

        Các nhà nghiên cứu cũng ghi nhận là trên mặt trống
đồng Ngọc Lũ, bên cạnh các nhà sàn có một nhà không có
mái che đó chính là "Đài Tế Thần Cầu Mưa", trong đó có
khắc chạm cảnh đánh trống với rất nhiều nét khắc thẳng
chạy nối đuôi nhau theo chiều dọc như những giọt mưa từ
trên trời rơi xuống. Cư dân nông nghiệp hiểu rõ hơn ai hết
về giá trị của nước mưa cũng như nỗi khổ tâm khi bão lụt
nên dân gian Việt cổ ở 2 nước Ngô-Việt có tục dùng cung

7



tên bắn sóng, người Mường ở vùng sông Đà cũng thường
bắn súng vào vách núi khi nước sông Đà lên cao. 

         Theo nhà sử học Trần Quốc Vượng thì  “Lễ nhúng
gươm xuống nước biển  tượng trưng cho tia  chớp,  biểu
tượng của lửa khi nhà vua hay vị thủ lĩnh cử hành nghi lễ
rút gươm nhúng xuống nước để cầu mong sự hòa hợp
nước-lửa (Âm Dương) để vạn vật sinh sôi nảy nở, mang ý
nghĩa của tín ngưỡng phồn thực. Vua Cambodia, vua Thái
Lan, vua Lào, thủ lĩnh Hỏa Xá ở Tây nguyên vẫn bảo tồn
nghi lễ này”. 

         Giới nghiên cứu cũng ghi nhận là những vùng phân
bố trống  đồng là  những vùng  có  lễ  đua thuyền,  lễ  hội
mừng nước  từ  Quảng Đông,  Quảng Tây,  Vân  Nam,  Quý
Châu, Tứ xuyên, Hồ Nam, Giang Tây, Miến Điện, Việt Nam,
các hải đảo Nam Thái Bình Dương đến Salouen, phiá Đông
là đảo Keir, phiá Tây là Lào, Cambodia, Thái Lan…

         Trống đồng thấm đậm trong tâm thức Việt nên người
Việt thờ “Đồng Cổ Sơn Thần”. Sử sách Việt chép đời vua Lý
Thái Tông (1028-1054) lập đền thờ Đồng Cổ Sơn Thần ở
kinh thành Thăng Long và hàng năm lập hội  thề ở đền
Đồng Cổ. Đầu tháng tư âm lịch hàng năm, các quan lại
phải cắt máu ăn thề, quỳ trước mặt thần Đồng Cổ đọc lời
thề “Làm con bất hiếu, làm tôi bất trung, xin Thần minh tru
diệt”. Hội thề này còn duy trì mãi đến đời nhà Trần, đời Lê. 

8



         Uy lực áp đảo dũng mãnh của tiếng trống đồng trên
những chiến thuyền thời Trần đã khiến giặc Mông Cổ khiếp
viá kinh hoàng. Sứ giả triều Nguyên là Trần Phu khi đi sứ
đến nước ta được đón chào bằng hàng loạt tiếng trống dồn
dập đã làm rởn tóc gáy, nổi da gà khiến người lính già đầu
bạc trắng, từng nếm mùi chinh chiến cũng phải thốt lên
“Đồng Cổ thanh trung bạch phát sinh”. Tiếng trống với uy
lực làm “bạc tóc” chiến binh trên ngọn sóng “Bạc đầu” của
Bạch Đằng Giang đã đi vào lịch sử với chiến tích oai hùng
có một không hai trong lịch sử nhân loại.

III. TRIẾT LÝ TRỐNG ĐỒNG

         Ngày nay, các nhà nghiên cứu quốc tế không chỉ
ngưỡng mộ trống đồng như một văn vật di sản văn hoá
của nhân loại mà còn trân trọng nền văn hiến của văn
minh Việt.  Tự ngàn xưa, tiền nhân Việt đã để lại  những
hình tượng u linh cô đọng hiển hiện trên mặt trống đồng
như một bức thông điệp không lời của tiền nhân trải bao
hưng phế thăng trầm suốt dòng vận động của lịch sử Việt.
Thật vậy, đời sống tâm linh phong phú đa dạng cũng như
những ưu tư khắc khoải trong tâm thức Việt được thể hiện
trên mặt trống đồng như một triết lý vô ngôn, u linh bàng
bạc khôn cùng.

9



Ý NIỆM VUÔNG TRÒN,

BIỂU TƯỢNG ÂM DƯƠNG CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

         Các nhà nghiên cứu đã tìm thấy ở rià ngoài mặt
trống đồng Thôn Mống tìm thấy ở Nho Quan Ninh Binh và
trống Yên Bồng ở Hòa Bình có hình vuông tròn chính là
biểu tượng của âm dương. Hình tượng vuông tròn không
chỉ thấy ở mặt trống mà nó còn phổ biến xuyên suốt lịch
sử qua các thời đại với đồng tiền cổ Việt Nam gọi là đồng
trinh với hình tròn ở giữa có lỗ vuông để xỏ dây. Đọc lại
truyền thuyết dân tộc chúng ta thấy rằng không phải ngẫu
nhiên mà kể chuyện vua Hùng thứ 8 sau khi nhờ Phù Đổng
Thiên Vương “Cậu bé nhà Trời” phá tan giặc Ân đã chọn
người con thứ 9 là Lang Liêu để truyền ngôi. 

         Tương truyền trong khi 21 người anh em đi tìm sơn
hào hải vị để đến tết dâng lên vua cha cúng tiên vương
cho tròn đạo hiếu thì Lang Liêu do mẹ mất sớm, gia đình
nghèo nên chỉ biết dâng lên vua cha cặp bánh chưng hình
vuông và  bánh dầy  hình  tròn.  Thần nhân đã  mách bảo
Lang Liêu rằng: “Trong trời đất, không vật gì quý hơn gạo
vì gạo là để nuôi dân, người ta ăn mãi không bao giờ chán.
Nếu con lấy gạo nếp nấu sôi lên rồi đem quệt cho thật
nhuyễn, nặn thành hình tròn để tượng trưng cho trời gọi là
bánh dầy. Lấy gạo nếp trắng tinh đem vo sạch, cho nhân
thịt và đậu xanh vào giữa rồi lấy lá dong xanh gói rồi đem
nấu chín gọi là bánh chưng”. Từ đó, dân gian Việt có tập

10



tục là đến ngày tết thì gói bánh chưng, dịp tết lễ cúng giỗ
thì làm bánh dầy để cúng ông bà tiên tổ. 

         Ý niệm trời tròn (Dương) đất vuông (Âm) xuất phát từ
ý  niệm phải hội đủ 2 yếu tố Âm dương mới đầy đủ viên
mãn. Đó chính là “Đạo” vì phải có  cả  âm dương mới là
đạo. Đạo Trời, đạo Đất và cũng chính là đạo người (nhất
âm nhất dương chi vị đạo). Ý niệm vuông tròn biểu trưng
cho sự hoàn thiện, tuyệt mỹ nên dân gian thường nói “mẹ
tròn con vuông”  hàm ý cầu mong cho người mẹ sinh nở
dễ dàng,  nuôi  con   hay  ăn  chóng lớn.  Người  xưa cũng
không phải tình cờ mà đúc đồng tiền có hình tròn lỗ vuông.
Tiền tròn dễ bỏ túi nhưng lại làm lỗ vuông mà không chọn
lỗ tròn để đồng tiền giống hình vành khăn dễ xỏ dây như
của Hán tộc. Đó chính là đặc trưng “Vuông-Tròn” của văn
hoá Việt cổ.

         Trên bình diện triết lý, theo kinh Dịch thì vuông là tất
cả những gì chuyên biệt vì hình vuông có góc cạnh, còn
vòng tròn bao bọc lấy vuông tức là xem đời sống tâm linh
cao hơn vật chất, đặt tình người trên tài vật, đặt tình trên
lý, trọng nghĩa hơn tài. Chính vì muốn quân bình âm dương
nên phải phù suy chứ không phù thịnh, bênh kẻ yếu đuối
thế cô chứ không theo kẻ mạnh như lẽ thường tình của đời
thường. Đó là bản sắc riêng biệt của Việt tộc mà cổ sử gọi
là “Tả nhậm” nghĩa là trọng bên trái, thiên về bên trái nên
chúng ta không ngạc nhiên khi  thấy tất  cả những hình

11



người,  hình thú bay lượn xung quanh mặt trời trên mặt
trống đồng đều theo chiều ngược lại chiều kim đồng hồ. 

         Xã hội Việt cổ theo “Nguyên lý Mẹ” nên quý phụ nữ,
trọng văn hơn võ, tinh thần hơn vật chất, đời sống thiên về
tình cảm hơn là lý trí… Chính vì vậy, người Việt cài nút áo
bên trái, vắt khăn bên vai trái và vẫn theo âm lịch dù rằng
cuộc sống thường nhật phải áp dụng Dương lịch. Đặc biệt
là cho đến bây giờ, người Việt vẫn ăn tết Nguyên Đán Âm
lịch trong khi các nước Á Đông khác kể cả Trung Quốc,
Nhật Bản đã lấy tết Dương lịch là lễ tết chính thức của họ.

         Trên phương diện cơ cấu luận thì trống đồng cũng
như triết lý Âm dương của kinh Dịch là đối tượng mà khoa
học ngày nay đang hướng tới. Thật vậy, những khám phá
mới nhất của các nhà bác học lỗi lạc đã chứng minh cho
sự đúng  đắn  của  tri  thức  Việt  cổ  định  trên  số  một  được
hiểu là duy nhất, duy vô nên nếu chỉ có tròn tuy được gọi là
tiến hoá nhưng lại đi đến chỗ bế tắc không lối thoát. Nhân
loại bước sang thiên niên k  thứ ba với nền triết học khôngỷ
còn tính cứng nhắc, cố định duy này duy nọ nữa mà nền tảng
của sự tiến hoá đặt trên sự “Chu Tri” tức là cái biết trọn vẹn
của tri thức. Người Việt cổ xưa gọi cái biết này là “Song trùng
cơ bản” nghĩa là có âm thì phải có dương, có đàn bà thì phải
có đàn ông mới là nhân loại, có chẵn phải có lẻ, có trong phải
có ngoài, có trên phải có dưới… luôn luôn đi đôi với nhau. Nền

12



tảng của minh triết Việt là Âm dương, vạn vật vũ trụ và
con người cùng một thể (vạn vật đồng nhất thể). 

         Triết lý Việt cổ quan niệm về con người là một thể
thống nhất bao gồm cả âm lẫn dương, hài hòa giữa tinh
thần và vật chất, giữa thân xác nặng nề và tâm linh thanh
thoát.  Quan  niệm chỉnh  thể  của  thuyết  Âm Dương ngũ
hành thể hiện mối quan hệ tác động của sự vật. Người xưa
đã nhận thấy rằng trong quá khứ tồn tại, phát sinh và phát
triển thì Trời-Đất-Người luôn gắn bó không tách rời nhau.
Từ ý niệm âm dương ngũ hành, người xưa quan niệm con
người là một vũ trụ nhỏ (nhân thân tìểu thiên địa) và trời-
người là một thể thống nhất (vạn vật đồng nhất thể, thiên
nhân hợp nhất). 

         Chính vì vậy, Đông Y quan niệm con người là một khối
thống nhất giữa trong và ngoài, giữa trên và dưới, giữa con
người và thiên nhiên nên phải thích nghi hòa hợp để trao đổi
khí chất với môi trường bên ngoài, nếu không sẽ sinh bệnh và
chết. Cấu tạo cơ thể là một khối hoàn chỉnh thống nhất toàn
diện, có thứ tự ngay ngắn một cách cân xứng. Giữa các bộ
phận có một sự quan hệ gắn bó giữa ngũ tạng với lục phủ, với
ngũ quan, ngũ thể, giữa can mộc và tâm hỏa, giữa thận thủy
và phế kim, giữa đồng hoá và dị hoá, hưng phấn và ức chế,
nóng  với  lạnh,  trong  với  ngoài,  trên  và  dưới.  Đó  chính  là
nguyên lý mâu thuẫn và hỗ tương trong nội bộ cơ thể thống
nhất. Mâu thuẫn này phải được ức chế quân bình thì mới giữ

13



được sức khoẻ nếu không, cơ thể sẽ phát sinh bệnh tật
dẫn tới cái chết. Ngay cả cách thức ăn uống của người Việt
cũng tuân thủ nguyên lý âm dương. Thật vậy, trong bất cứ
món ăn nào, người Việt cũng pha chế để quân bình âm
dương như nước mắm mặn thuộc dương nên thường pha
thêm chanh, giấm thuộc âm hoặc bỏ thêm 1 chút đường
ngọt (âm) để âm dương cân bằng. Đối với các món ăn ngọt
(âm) như dưa hấu thì thoa thêm chút muối (dương) cũng
như khi ăn xoài sống chua (âm) thì phải chấm với nước
mắm (dương) pha thêm chút đường (âm) để cân bằng âm
dương thì vị chua sẽ bớt đi khiến món ăn có hương vị vừa
thơm ngon, vừa mằn mặn ngòn ngọt khó quên. Cá trê, cua
đinh, nghêu sò, ốc hến, thịt vịt thuộc hàn (âm) nên phải có
nước chấm mặn (dương) pha gừng (âm, nhiệt) cũng như
ăn hột vịt lộn phải có rau răm để quân bình âm dương, hàn
nhiệt điều hòa, mặn ngọt chua chát, hương vị hài hòa, vừa
ngon vừa có tính khoa học và đạt trình độ nghệ thuật ẩm
thực độc đáo nên người ngoại quốc rất thích món ăn Việt
Nam.

VŨ TRỤ QUAN CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

         Trên mặt trống đồng Hoàng Hạ và một số trống đồng
khác có khắc họa những bức “Thiên Đồ” trong đó, chỉ cần
đo bóng nắng thì sẽ xác định được các ngày, các tiết trong
năm. Hình ảnh khắc họa trên mặt trống cho chúng ta thấy

14



3 người ngồi, một người đứng xoay lưng lại diễn tả động
tác đo bóng mặt trời. Hình khắc hai người ngồi, một người
đứng trên rìu đá Bắc Sơn cũng cho ta biết điều đó. 

         Các nhà nghiên cứu cho rằng tượng 4 cặp trai gái
đang giao phối trên nắp thạp đồng Đào Thịnh cũng như 4
cặp tượng cóc trên mặt trống đồng tượng trưng cho 4 tiết:
Xuân phân, Thu phân, Hạ chí và Đông chí trong một năm là
chu kỳ thời gian gieo trồng của cư dân nông nghiệp Đông
Sơn.  Trên  mặt  trống  đồng  Ngọc  Lũ,  Hoàng  Hạ  đều  có
những hoa văn chỉ rõ các ngày Xuân phân, Thu phân, Hạ
chí, Đông chí chỉ thời điểm mùa màng thời vụ. Các công
trình nghiên cứu đã khẳng định người Việt cổ đã đạt trình
độ thiên văn rất cao bỏ xa các dân tộc cùng thời đó. Giới
khảo cổ đã phát hiện chiếc rìu đá Bắc Sơn trên có khắc
chòm sao Vụ Tiên theo chu kỳ đã xuất hiện trên bầu trời
Đông Nam Á vào thời đó, cách nay 6 ngàn năm TDL chứng
tỏ người Việt cổ đã bìết chòm sao Hercules (Vụ Tiên). 

         Những di chỉ khảo cổ trên cùng với các nguồn sách
sử cổ xác nhận người Việt cổ đã làm ra Nông lịch. Nông
lịch chính là Việt lịch mà cổ sử Trung Hoa gọi là lịch nhà
Hạ hay còn gọi là lịch Âm Dương. Lịch Âm Dương của Việt
tộc đã tổng hợp cả chu kỳ quay của cả mặt trăng lẫn chu
kỳ  chuyển động biểu kiến  của mặt  trời  theo nguyên lý
“Tương Hòa” của âm dương dịch biến luận. Việt lịch dựa
trên chu kỳ quay của mặt trăng là hành tinh phản chiếu

15



ánh sáng của mặt trời nhưng ở gần trái đất nên ảnh hưởng
rõ ràng đến con người và thiên nhiên vạn vật. 

         Lịch Âm Dương phản ảnh khá chính xác sự biến
động của thời tiết, thay đổi thất thường. Theo một chu kỳ
nhất định, tháng nhuận của các năm rơi vào những thời
điểm khác nhau, phản ảnh sự biến đổi thời tiết có tính chu
kỳ của vũ trụ vì  cứ 3 năm Âm lịch thì  trái  đất  lại  phải
chuyển  động  tiếp  trên  quỹ  đạo  một  khoảng  thời  gian
khoảng hơn 1 tháng âm lịch thì mới về được điểm giao hội.
Nhất là, sự phối hợp tự nhiên giữa 2 luồng ảnh hưởng của
mặt trời và mặt trăng cùng tác động lên trái đất một lúc.
Lịch Âm Dương giá trị ở cách đếm Can, Chi độc đáo có
một không hai của nó nên nhà thiên văn học người Pháp
L. De Saussure đã cho rằng: “Lịch Âm Dương là một nền
lịch pháp thâm sâu tài tình nhất và là niềm tự hào của trí
khôn nhân loại”. 

         Đặc biệt, trên mặt trống đồng Ngọc Lũ và các trống
đồng loại I đều khắc họa hình mặt trời ở vị trí trung tâm
trong khi trái đất và các hành tinh xoay chung quanh. Hình
ảnh  các  con  vật  và  người  chạy  chung  quanh  mặt  trời
ngược  chiều  kim đồng  hồ  mà  người  ta  cho  là  ứng  với
chuyển động ảo của mặt trời. Các hoa văn trên mặt trống
đồng đều đi ngược chiều kim đồng hồ phản ảnh tâm thức
của cư dân Việt cổ sống bằng nghề nông, thờ thần mặt trời

16



nên diễn tả chiều hướng di chuyển của mặt trời từ Đông
sang Tây. 

Trong khi đó, phương Tây mãi đến thời Trung Cổ còn chìm
đắm  trong  thuyết  thần  quyền  và  vũ  trụ  địa  tâm  của
Ptolémé nên các tòa án giáo hội công giáo La Mã đã thiêu
sống nhà bác học nổi tiếng Bruno và buộc nhà bác học
Galilée phải chấp nhận quan điểm sai lầm cuồng tín của
giáo hội cho rằng sự sống và vũ trụ là đặc ân của Thượng
đế vì thế, mặt trời phải xoay quanh trái đất. Tất cả đã cho
thấy tri thức người Việt cổ thời đó đã tiến trước phương
Tây hàng mấy ngàn năm.

Mặt Trống Đồng có ghi chép âm lịch của người Việt cổ

Đời vua Nghiêu ( 2356-2255 TCN) đã biết vị trí nhị thập bát
tú, nhật nguyệt ngũ tinh, đã định năm là 365 ngày, đã biết

đặt tháng nhuận nầy.

17



Sách “Hoàng Đế Ngũ Gia Lịch (Tam thập tam quyển)” chép:
“Người Trung Hoa in lịch trên sách và lịch 365 ngày. Người
giao Chỉ khắc lịch vào mặt trống đồng và lịch 354 ngày. 
Người Trung Hoa dùng Thiên Can, Địa Chi tính năm tháng 
ngày theo chu kỳ thập lục hoa giáp. Người Giao Chỉ tính 
chu kỳ 18 năm và những bội số của 18 ấy. Tỉ như 180 là 
gồm 3 lần lục thập hoa giáp (180=3x60) . Kết quả vẫn như 
nhau vậy .

Riêng người Việt cổ có một sắp xếp ngày tháng năm của 
quyển lịch cho tiện dụng hàng vạn năm thì đã thật là một 
sáng chế rất văn minh và khoa học rất hợp lý và nhất là 
khi chúng ta được biết trong cùng thời kỳ chưa thấy dẫn 
nước nào có một quyển lịch hay như người Việt cổ đã sáng
chế (Âm lịch hay Dương lịch ).

Cách tính Âm lịch của người Việt cổ

trên mặt trống đồng Ngọc Lũ

18



Lịch in trong sách sử và Lịch khắc trên mặt trống Đồng

ĐẠO THÁI HÒA

NỀN MINH TRIẾT VIỆT

         Hình khắc họa trên trống đồng Ngọc Lũ khiến giới
nghiên cứu sững sờ, hết sức thán phục trước bức thông
điệp không lời này. Người Việt cổ quan niệm mặt trời chiếu
sáng là ngọn nguồn của sự sống, ánh sánh mặt trời truyền
sự sống cho muôn loài muôn vật nên người Việt thờ Cửu
Thiên  Huyền  Nữ,  người  Nhật  thờ  Thái  Dương  Thần  Nữ,
đồng  bào  Chăm  thờ  Thiên  Yana,  đồng  bào  Thượng  thờ

19



Dàng  (Ina-Yang)  là  Trời,  là  thần  thánh  nên  hàng  năm
thường làm lễ cúng Dàng. Người Việt cổ là cư dân nông
nghiệp,  trồng lúa nước nên người  thời  Hùng Vương đặt
niềm tin vào Cha trời Mẹ đất ban phát cho mưa thuận gió
hoà, mùa vụ gặt hái đầy đồng vì thế người Việt cổ xưa thờ
thần mặt trời với những lễ thức nông nghiệp tế thần mặt
trời. 

         Đối với cư dân nông nghiệp buổi ban sơ thì không gì
quan trọng hơn thần mặt trời là thần quyết định việc mưa
nắng thuận lợi  để cây lúa tốt tươi,  muôn loài muôn vật
sinh sôi nảy nở. Thần mặt trời có một uy lực thiêng liêng
trong tín ngưỡng nguyên thủy của cư dân Việt cổ nên ngay
chính giữa mặt trống đồng khắc hình mặt trời với những
tia  sáng tỏa  ra  xung quanh.  Thần mặt  trời  còn ngự trị
trong đời sống tâm linh nên thần được nhân cách hoá một
cách  thân thương gần  gũi  trong  đời  sống dân gian  với
những hình ảnh như ông trời, mặt trời, chân trời, lưng trời.

         Những hoa văn trên mặt trống đồng đã cho thấy đầy
đủ chi tiết nghi thức trong buổi lễ tế thần mặt trời của
người  Việt  cổ  xưa.  Trên  mặt  trống  khắc  hoạ  những vũ
nhân đang nhảy múa,  vũ phục hoá trang hình chim với
những lông chim xếp thành từng lớp trên thân mình, nhảy
múa uốn éo lượn vòng quanh nhịp nhàng. Những họa tiết
trên hoa văn trống đồng Ngọc Lũ làm sống lại khúc Đông

20



Quân trong  chương cửu ca,  tập  Sở  Từ của  đại  thi  hào
Khuất Nguyên. 

         Tục thờ trời là của Việt tộc nên từ vua chúa đến thứ
dân đều thờ kính. Sách sử cổ chép: “Vua Vũ thờ trời tế
Thiên ở núi Thái Sơn (Sơn Đông) rồi về Tế Giao ở Cối Kê U-
Việt”. Tục thờ Trời còn bảo lưu mãi tới ngày nay trong dân
gian nhất là ở miền Nam, hầu như không có nhà nào mà
không có một bàn thờ Thiên (ông Trời) ở trước ngõ. Các
dân tộc trong cộng đồng Bách Việt (Hundred-Viets) gồm
các nước Đông Nam Á cũng thờ thần mặt trời kể cả Nhật
cũng thờ Thái Dương Thần Nữ, thổ dân Đài Loan, Indonesia
và thổ dân châu Mỹ nữa. Tất cả đều có những nghi thức tế
thần mặt trời với vũ nhân vẽ mình và hoá trang hình chim
với màu sắc giống hệt nhau. 

         Hình ảnh ông trời cũng như ý niệm về cha trời mẹ
đất giữ một vai trò quan trọng thiết yếu trong đời sống
tâm linh của dân gian. Ý niệm cha Trời mẹ Đất hình thành
trong tâm thức Việt dẫn đến Đạo thờ Trời. Hình ảnh ông
Trời được xem như Đấng Tối Cao siêu nhiên ban phát ơn
ích cho mọi người. Từ đó, nhà vua đại diện cho nhân dân
phải tế Trời gọi là lễ Tế Thiên và tế Đất gọi là lễ Tế Giao
hàng năm để cầu cho mưa hoà gió thuận, vạn vật sinh sôi
nẩy nở. Tế Trời, Tế Đất là nghi lễ đạo thờ Trời của Việt tộc
từ xa xưa đến mãi ngày nay. Thật vậy, trước nhà mỗi gia
đình Việt ở thôn quê vẫn có bàn thờ trời gọi là bàn Thiên

21



mà Trung Quốc không hề có. Hình tượng ông Trời sâu đậm
trong đời sống tâm linh của người Việt nên mỗi khi con
người gặp phải một điều bất trắc, khổ đau thì hai tiếng
“Trời ơi” của miền Nam và “Ối Giời ơi” của người Việt miền
Bắc được thốt lên như niềm than van, nổi khẩn cầu, cứu
giúp trong tận cùng đau khổ của trần gian. 

         Nhà Việt Nam học người Pháp Léopold Cadìere đã
nhận định về tín ngưỡng và thực hành tôn giáo của người
Việt Nam như sau: “Với người Việt, Trời không phải là một
vị thần, ít  nhất là trong quan niệm dân gian. Đó là ông
Trời, đấng hình như thuộc về thế giới siêu việt. Hoàng đế
tế trời một cách trọng thể còn dân gian thì cầu trời, kêu
trời hàng ngày bằng ngôn ngữ thông thường. Ý niệm trời
thấm sâu vào tâm tư người Việt và được biểu lộ thường
xuyên mỗi ngày qua ngôn ngữ một cách minh nhiên đến
nỗi  ta  không  thể  thấy  rằng  ý  niệm  trời  chính  là  một
nguyên  lý  cơ  bản  và  cao  cả  nhất  đối  với  đời  sống  tín
ngưỡng của người Việt”. 

         Từ Đạo thờ Trời nguyên thủy của Việt tộc nẩy sinh ra
một hình thức tín ngưỡng nay chúng ta gọi là Đồng Bóng
(ông Đồng, Bà Bóng) mà xa xưa gọi là Vu Hích (bà Vu ông
Hích) vì thuở đó còn theo chế độ mẫu hệ nên khi Đông Di
tức Lạc bộ Trĩ thiên cư sang Nhật Bản vẫn tôn thờ Thái
Dương thần nữ Amaterasu mãi tới ngày nay. Khi xã hội
Việt cổ đã chuyển sang phụ hệ thì bà Vu được coi như giữ

22



vai trò tư tế để cầu trời, hiệp thông với Thần Thánh mà dân
gian  vẫn  thường  gọi  nghi  thức  tín  ngưỡng  này  là  “Lên
Đồng”.  Bà Đồng khi xuất thần,  diễn tả lúc hợp nhất với
Thần Thánh qua hình tượng giao hợp mà chúng ta còn thấy
bốn tượng đồng trong tư thế giao hợp trên thạp đồng Đào
Thịnh hoặc các bà đồng đang chèo thuyền quanh mặt trời
khắc trên các cổ vật Đông Sơn. Đây là bản sắc văn hóa
đặc trưng của người Việt cổ với tín ngưỡng phồn thực còn
gọi là đạo “Phong nhiêu” có làm nghi lễ “Truyền sinh” được
thể hiện qua hình những tam giác gốc là âm vật và dương
vật được khắc họa trên mặt trống đồng như truyền thuyết
kể rằng Phục Hy và Nữ Oa đang quấn quít nhau. 

         Trống đồng cũng khắc họa những hoa văn biểu trưng
của tín ngưỡng phồn thực nguyên thủy, lễ tế thần mặt trời
của người Việt cổ và đặc biệt, trên tâm mặt trống là hình
mặt trời với những tia sáng là hình có khe hở biểu trưng
cho bộ phận truyền sinh của phái nữ. Nghi thức tế lễ này
được diễn tả trong Cửu Ca của Khuất Nguyên, đại văn hào
của nhân loại là người nước Sở tức người Việt cổ đã cho
chúng ta biết rõ hơn về tôn giáo nguyên thủy, đạo thờ trời
của Việt tộc. 

         Trong những con vật được khắc họa trên hầu hết các
mặt trống thì chim và rồng là hai vật biểu không thể thiếu
trong đời sống tâm linh của người Việt cổ. Đặc biệt, hình
ảnh chim đậu trên nóc nhà dài bằng cả ngôi nhà sàn và

23



cao bằng cả 1 chiếc thuyền.   Theo các nhà nghiên cứu thì
đây là thủ pháp phóng đại để làm nổi bật trọng tâm về
phương diện tâm linh với hình ảnh chim hoá thân của mẹ
Âu được thánh hoá thành mẹ Tiên là vật tổ biểu trưng của
Việt tộc, đây chính là nguyên lý “Mẹ” trong tâm thức Việt.
Bên hông của trống đồng Ngọc Lũ ở  giữa khắc hình 2
chiến thuyền có một con chim nước đối  diện với  1  con
chim chân dài nhưng không phải là chim nước vì mỏ ngắn,
đó là một con chim Trĩ. Chim Trĩ chính là con chim Phượng
Hoàng huyền thoại,  vua các loài chim và là vật  tổ biểu
trưng của tộc Việt. Trong tổng số 15 con chim đếm được
thì 5 con chim nước biểu trưng cho cư dân nông nghiệp
sống ở vùng đồng bằng, ao hồ sông nước. 

         Theo nguồn sách sử cổ được phối kiểm bởi các công
trình khảo cổ, Tiền sử học thì khi nước biển rút dần, người
Ancient Vietnamese từ cao nguyên Tibetan - Malaya đã
tiến xuống phương Nam từ  thượng nguồn các con sông
Cửu Long, sông Hồng và  tiến về hướng Đông Nam theo
dấu chim bay về hướng Đông Nam tìm nắng ấm mặt trời.
Cư dân Ancient Vietnamese được sách sử cổ Trung Quốc
gọi là Bách Việt định cư ở vùng lưu vực 2 con sông lớn
Hoàng Hà và Dương Tử đến ven vùng duyên hải lãnh thổ
Trung Quốc bây giờ. 

         Huyền thoại Rồng Tiên kể rằng Đế Minh, cháu 3 đời
của Đế Thần Nông tuần du phương Nam gặp nàng Vụ Tiên

24



sinh ra Lộc Tục, Lộc Tục lên ngôi lấy hiệu là Kinh Dương
Vương. Kinh Dương Vương lấy Long Nữ sinh ra Sùng Lãm,
Sùng Lãm lên ngôi lấy hiệu là Lạc Long Quân. Tầm nguyên
ngữ nghĩa của chữ “Vụ” là một loài chim nước, loài cò bể
nên người xưa đã thần thoại hóa con Vụ ở miền sông nước
thành “Tiên nữ”.  Truyện cổ tích họ Hồng Bàng kể rằng,
Kinh Dương Vương lấy Long Nữ con gái Động Đình Quân
sinh ra Sùng Lãm. Sùng Lãm lên ngôi lấy hiệu là Lạc Long
Quân hàm ẩn ý nghĩa là Kinh Dương Vương có mẹ Tiên, lấy
Long Nữ sinh ra  Lạc Long Quân có dòng máu của mẹ
Rồng (Long Nữ) con của Động Đình Quân, chúa vùng hồ
Động Đình. 

         Tầm nguyên ngữ nghĩa của hai chữ Hồng Bàng chúng
ta sẽ thấy rõ hơn nguồn gốc của đại chủng Bách Việt. Thật
vậy, chữ “Hồng” ghép bởi chữ “Giang” là sông nước và chữ
“Điểu” là chim nên dân gian vẫn gọi chim Hồng là vua của
các loài  chim sinh sống ở lưu vực sông Dương Tử nên
Chim được xem là biểu tượng của phương Nam. Các nhà
nghiên cứu còn cho biết chữ Hồng bộ điểu này thông nghĩa
với chữ “Hồng” là con nước to, con nước tràn lũ lụt do chữ
“Hồng” gồm bộ thủy và chữ “cộng” ở bên phải. Bàng là to
lớn, như vậy họ Hồng Bàng là họ to lớn, nguyên chữ Hồng
Bàng đã hé mở cho chúng ta thấy dân tộc Việt là một đại
chủng,  sau khi  biển lùi  đã di  cư xuống miền Nam khai
khẩn đất đai. Chi tộc Việt ở miền cao nguyên chọn chim

25



làm vật biểu đó là chi Âu Việt trong Bách Việt (Hundred-
Việt) mà các nhà nhân chủng gọi là Hundred-Việt rừng
núi. Sách sử cổ Trung Quốc cho biết một số còn định cư ở
Thiểm  Tây  gọi  là  Khuyển  Nhung  tức  Lạc  bộ  Chuy
(Chuy=điểu= chim đuôi ngắn) và số khác tiến xa hơn xuống
đồng bằng miền Kinh-Việt thuộc châu Kinh định cư lâu dài
ở đó. Sách sử cổ Trung Quốc cho biết, sau này họ thành
lập nước Sở thờ chim Hồng (Hồng Hạc), hoá thân của mẹ
Tiên Âu Cơ làm vật tổ biểu trưng. 

          Hình ảnh khắc họa trên trống đồng với kẻ ở miền
núi,  người  ở  miền xuôi,  mỗi  chi  tộc có một vật  tổ biểu
trưng khác nhau nhưng vẫn chung sống hòa hợp, chung
lưng đấu cật trong một quốc gia Văn Lang bao gồm 15 bộ.
Chính sự hợp nhất này tạo sức mạnh vô địch nên mặc dù, trải
bao thịnh suy hưng phế của thời gian, trước một kẻ thù tàn
bạo qu  quyệt nhưng dòng giống Việt vẫn tồn tại mãi với thờiỷ
gian. Những hình ảnh khắc họa trên trống đồng đã nói lên
những tinh túy, uyên nguyên của nền minh triết Việt. Đó là
"Nguyên Lý Tương Hòa của Âm Dương Dịch Biến Luận". Thái
quá là bất cập, không thiên về âm mà cũng chẳng thiên về
dương mà phải tạo cho bằng được sự quân bình âm dương.
Duy âm duy dương, duy vật duy tâm, duy này duy nọ đều dẫn
tới bất cập, sai lầm nên không phải là chân lý, không thể là
đạo. Âm dương phải hòa hợp vì có âm có dương mới là "Đạo".
Sự sinh sôi nảy nở, biến hoá không cùng được gọi là "Dịch".

26



Để được gọi là con người thì phải hội đủ cả tinh thần lẫn
vật chất, thể xác lẫn tâm linh, cả hai đều quan trọng như
nhau nhưng nếu thiếu tinh thần, tâm linh thì con người chỉ
là một động vật không hơn không kém.  Những hình khắc
họa trên trống đồng đã cho chúng ta chiêm nghiệm cuộc
sống, nếu có một hươu đực thì phải có một hươu cái (đực-
cái), một chim to một chim nhỏ (to-nhỏ), một chim bay,
một  chim đậu,  một  vòng  trong,  một  vòng  ngoài  chung
quanh mặt trời ở giữa tâm mặt trống, ở ngoài là mặt đất
với chim muông bay nhảy và ở giữa là một người ca múa
vui tươi sinh động diễn tả cảnh thái hòa giữa Trời-Đất và
Người. 

         Người Việt cổ là chủ nhân sáng tạo ra Kinh Dịch, tinh
hoa của triết lý Việt Nho. Nhất âm nhất dương chi vị đạo, Đạo
Trời Đạo Đất và Đạo Người. Trời đất giao hòa, muôn loài muôn
vật sinh sôi phát triển, cha trời mẹ đất giao hòa cùng cực
sinh ra loài người là chủ thể mọi ý nghĩa của cuộc sống. Từ
hình tượng Phục Hy-Nữ Oa quấn quít nhau giao hòa hợp nhất
dẫn tới hình ảnh Bố Lạc-Mẹ Âu hòa hợp làm một, sinh ra “bọc
điều trăm trứng nở trăm con”  khởi  nguyên của đại  chủng
Bách Việt được khắc họa trên mũi thuyền rồng. 

         Hình ảnh khắc họa từng đôi nam nữ đang ngồi ca hát,
chân giao chân, tay trong tay kết làm một và sự hài hòa đến
cùng cực với hình ảnh âm vật dương vật giao thoa được cách
điệu hóa trong hình ảnh tam giác gốc trên mặt trống. Đặc

27



biệt, tượng cặp trai gái đang giao hợp trên nắp thạp đồng
Đào Thịnh đã thể hiện quan niệm “Nam nữ cấu tinh, vạn
vật hóa sinh” của người xưa nghĩa là trai gái phải giao hợp
mới sinh sôi nảy nở truyền sự sống để phát triển giống nòi
mãi tới muôn đời.

         Sách cổ Kinh Thư chép rằng vùng đất từ Tam Giang Bắc
gồm sông Hoàng, sông Lạc và sông Vị trải dài xuống Tam
Giang Nam gồm sông Nguyên, sông Tương và  sông Dương Tử
gọi là Cửa Việt hay Giao Chỉ là nơi có nhiều Giao Long. Thế
nhưng theo Triết gia Kim Định thì nếu hiểu theo tâm linh siêu
hình thì Giao Chỉ là nơi chỉ trời chỉ đất giao thoa với nhau. Con
người nhân bản tâm linh thì “Nhân giả kỳ thiên địa chi đức”
được biểu tượng bằng ý niệm “Vài ba” mà chữ Nho viết là
“Tham Lưỡng 3-2”. Cặp số “3-2” này được thể hiện trên lưỡi
búa Phủ Việt là loại vũ khí độc đáo đặc trưng của người Việt
cổ. Hình khắc họa trên lưỡi buá Phủ Việt thường thấy là ở
trên có 2 con Giao Long thì ở dưới là hình 3 người hoặc 3 vật.
Hai bộ số này làm nên cơ cấu “Ngũ Hành” đầy uyển chuyển.
Trên hầu hết trống đồng, bao giờ cũng thấy cảnh ca hát, nhảy
múa tưng bừng vì nhạc là kết qủa của sự hòa điệu nên ta mới
gọi là hòa nhạc. Chính vì vậy mà trống đồng được các nhà
khoa học gọi là "Nhạc Khí Vũ Trụ Thái Hòa", hòa trời, hoà đất
và hòa người. 

        Trời đất trong trống được sắp xếp trong quẻ “Thái”
tức quẻ “Khôn” là mẹ đất ở trên mặt trống đồng, còn quẻ

28



“Càn (Kiền)” là cha Trời nằm dưới Tang Trống. Đất nặng đi
xuống, trời nhẹ bay lên nên cha Trời gặp mẹ đất làm thành
nét Giao Chỉ. Thế rồi, Âm Dương tương khắc nên 50 con
theo mẹ ở lại  vùng cao rừng núi  còn 50 con theo cha
xuống khai phá đồng bằng ven bể là như thế. Đây chính là
cảnh thái hòa, cả Trời-Đất-Người hòa hợp đến cùng cực
không còn cái gì hơn được nên gọi là đạo Thái Hòa, căn cơ
nền tảng của triết thuyết “Nhân Bản Tâm Linh” của người
Việt cổ.

         Người Việt cổ không chỉ tôn thờ thần linh mà còn đề
cao nhân tố con người, chính con người chinh phục thiên
nhiên để tồn tại và phát triển. Người Việt tôn thờ những
anh hùng dân tộc, những danh nhân văn hoá, những người
tài đức có công với xã hội dù thuộc bất cứ thành phần nào
của xã hội vẫn được tôn thờ sau khi đã qua đời. Việc tôn
thờ những Nhân Thần là điểm độc đáo đặc trưng văn hoá
của  đại  tộc  Việt  mà  không  một  dân  tộc  nào  có  được.
Những truyện kể,  những giai  thoại  về các vị  nhân thần
được  thần  thoại  hóa  đã  làm  phong  phú  hóa  kho  tàng
huyền tích Việt với những truyền kỳ lịch sử, những truyện
kể dân gian. Truyền thuyết về ông Thần Trụ Trời với hình
tượng cả ông lẫn bà Khổng Lồ tách trời ra khỏi đất, tát cạn
biển Đông, đào sông đắp núi chứng tỏ người Việt cổ xưa
đã nhận thức rõ về bản chất sự vật, sự tồn tại khách quan
của thế giới vật chất. Trời đất khởi thủy là một hỗn độn

29



mông lung mờ mịt, sau đó ông Bàn Cổ lấy “đầu đội trời,
chân đạp đất”, đó cũng chính là hình ảnh con người lao tác
để chinh phục thiên nhiên, con người tự lực cách sinh để
mưu sự sinh tồn chứ không nhờ thần linh nào trợ giúp cả.

         Trước khi con người có mặt trên trái đất này thì cõi tự
nhiên đã hình thành và một khi con người xuất hiện thì con
người là chủ thể của cảnh giới thiên nhiên, chủ động mọi ý
nghĩa của cuộc sống chứ không lệ thuộc vào sự ban phát ơn
ích của thần linh. Trong khi đó, thuyết thần quyền và thuyết
Địa Tâm của Ptolémé đã nhận chìm phương Tây suốt mười
mấy thế k  ngụp lặn trong bóng đêm của sự nô dịch thầnỷ
quyền. Tư tưởng Việt Cổ “Nhân Chủ” lấy con người là chính
nhưng không duy nhân thái quá, duy vật cực đoan đề cao con
người quá mức đến nỗi phủ nhận cả đời sống tâm linh, chống
lại cả trời đất…

    Nền minh triết Việt khởi nguyên từ Thần Tổ kép Tiên-
Rồng, uyên nguyên của triết lý Âm Dương Việt Cổ, Âm
Dương biểu tượng cho 2 mặt đối lập tương sinh tương
khắc nhưng không dẫn đến triệt tiêu, hủy diệt lẫn nhau mà
cùng nhau tương hòa theo lý đối lập thống nhất. Trong vũ
trụ vạn vật muôn loài đều có 2 mặt đối lập với nhau nhưng
vẫn cần thiết có nhau, tương sinh tương khắc và tương
hòa để tồn tại và phát triển. Nếu những yếu tố cấu tạo
thành vật chất đấu tranh tiêu diệt loại trừ lẫn nhau, nói
một cách khác là nếu thiếu một trong 2 yếu tố căn bản

30



hoặc âm hoặc dương thì sẽ không có muôn loài muôn vật.
Nếu như chỉ có nam mà không có nữ hoặc ngược lại thì
cũng chẳng có loài người. Trái lại, tuy nam đối lập với nữ
về nhiều mặt từ vóc dáng thể chất đến tình cảm tâm hồn
nhưng cả hai lại có tương sinh nếu hợp nhất lại: Nữ (Âm) +
Nam (Dương), tình cảm + lý trí, tinh thần + vật chất thì sẽ
sinh thành một mầm sống, một yếu tố thứ ba đó là con cái
thì mới truyền chủng tạo ra nhân quần xã hội loài người. 

          Thực tế cuộc sống được chiêm nghiệm suốt chiều
dài của lịch sử loài người, đó là tuy đối lập nhưng vẫn hài
hòa, thống nhất trong đa dạng thì loài người mới tồn tại
mãi tới ngày nay. Bất cứ muôn loài muôn vật muốn tồn tại
phải “tương hòa”, đó là đạo “Thái hòa” của nền minh triết
Việt Nam. Hòa hợp ngay tự bản chất mỗi vật, hòa hợp ngay
chính bản thân mỗi người như thể xác với tâm hồn, tình
cảm với lý trí, tâm với tính, hài hòa với thiên nhiên, hài hòa
trong ứng xử giao tiếp với tha nhân, duy trì mối quan hệ
tốt đẹp giữa người với người, giữa dân tộc này với dân tộc
khác để cùng tồn tại chứ không mưu đồ tìm cách để tiêu
diệt lẫn nhau một cách cực đoan. Đây chính là triết thuyết
“Nhân bản Cộng tồn”,  truyền thống nhân văn của Nhân
sinh quan “Nhân hòa Trung đạo” của Việt Nam. Cuộc sống
đòi  hỏi  chúng ta phải cùng tôn trọng nhau,  chấp nhận
nhau dù có sự khác biệt. Phải chấp nhận thống nhất trong
đa dạng, lấy yếu tố con người làm đích điểm, tôn trọng

31



phẩm giá con người để cùng chung sống trong hòa bình.
Đó chính là triết thuyết Nhân Bản Cộng Tồn, lấy con người
là chính để cùng chung sống trong hòa bình an lạc “Nhân
chủ Thái Hòa” của nền minh triết Việt.

         Những ấn tích trên mặt trống đồng với những người
đang  say  sưa  ca  hát  nhảy  múa,  những  ngôi  nhà  sàn,
những chiếc thuyền rồng, đàn chim bay lượn… tất cả đều
xoay chung quanh mặt trời ở trung tâm chứng tỏ tri thức
người Việt cổ đã cao hơn tri thức phương Tây hàng mấy
ngàn năm. Chính vì vậy, trống Đồng được xem như một
bức thông điệp lịch sử “Vô ngôn” của nền văn minh thời
Hùng Vương truyền lại cho hậu thế vũ trụ quan, nhân sinh
quan của người Việt cổ.  Người xưa đã nghĩ về thiên nhiên
nhưng không theo thuyết vũ trụ tạo thành có tính thần
thoại hoang đường huyền hoặc và người xưa cũng không
rập khuôn theo những yếu tính đời đời kiểu siêu hình thần
bí. Người xưa đã nhìn ngắm, suy tư, chiêm nghiệm và thực
chứng cuộc sống, vũ trụ quanh ta một cách chủ động như
một thực thể sinh tồn làm chủ muôn loài muôn vật mà
triết lý văn hóa gọi là Nhân Chủ của truyền thống nhân
văn Việt Nam. 

         Trong khi các quốc gia khác trên thế giới thường
chọn một vật tổ biểu trưng, một ý thức hệ làm đích điểm
nên đắm chìm trong duy lý cực đoan của nhị nguyên luận,
không chấp nhận bất cứ cái gì khác ngoài họ, A là A chứ

32



không thể vừa A vừa B được.  Chính đầu óc duy lý cực
đoan trên đã đưa nhân loại đến bế tắc, đến ngõ cụt là một
cuộc chiến tranh hủy diệt, hậu quả của lý đối lập loại trừ.
Không phải ngẫu nhiên mà Tổ tiên ta lại chọn Thần tổ kép
“Tiên-Rồng” trên nền tảng minh triết siêu việt vì chỉ có nền
minh triết Việt mới giải quyết được vấn đề nhân sinh của
nhân loại. Đó chính là sự suy tư của tiền nhân qua biết
bao thế hệ, những tri thức khoa học được đúc kết lại theo
thời gian được cô đọng khắc họa trên mặt trống Đồng như
một  di  sản  văn  hoá  của  nhân  loại.  Đó  chính  là  uyên
nguyên của nền minh triết Việt:  “Truyền thống nhân văn
của nền Văn Minh Nhân Bản, lấy con người làm khởi điểm
và cùng đích cũng phục vụ cho con người.  Nhân Bản Tâm
Linh chính là căn cơ nền tảng của Đạo Thái Hòa siêu vượt lên
trên tất cả ý thức hệ để mang lại hạnh phúc đích thực cho
con người trước thềm thiên niên k  thứ ba của nhân loại.”. ỷ

VŨ TRỤ QUAN PHƯƠNG ĐÔNG

           Từ khi con người khôn ngoan có tri thức đã suy tư
về sự hiện hữu của mình trên cõi đời này cho đến nay, loài
người vẫn thường suy tư về 3 vấn đề nan giải, 3 câu hỏi
lớn vẫn đặt ra mà không thể nào giải đáp thỏa đáng. “Con
người từ đâu đến, Đến đây để làm gì và khi chết sẽ đi về
đâu?”. Khi tìm hiểu chúng ta từ đâu đến dẫn đến một nhận
định, một quan niệm về vũ trụ mà chúng ta gọi là Vũ Trụ

33



quan. Phương Đông và phương Tây có quan niệm về vũ trụ
khác nhau. Trước khi có một nhận định thì chúng ta phải tìm
hiểu vũ trụ là gì? Một câu hỏi lớn đã từng đặt ra trước nhân
loại suốt bao nhiêu thế k . Thời xưa ở Trung Hoa cổ đại, nhàỷ
triết học Lão Tử đã cho vũ trụ là một tồn tại “vô thu , vôỷ
chung, vô cùng, vô tận”. Nhưng đến thế k  20, với sự tích luỹỷ
các kiến thức của vật lý vi mô và vật lý thiên văn, cho phép
một học thuyết mới ra đời, cho rằng vũ trụ có một điểm khởi
đầu để hình thành. Đó là vụ nổ lớn Big Bang.

      Tự xa xưa dân gian vẫn truyền tụng rằng “Hội Tý khai
Thiên, Địa tịch ư Sửu, Nhân sinh ư Dần” nên trong thập nhị
chi mới để Tý đứng đầu sau đó là Sửu, Dần… Truyền kỳ dân
gian về thuở khai thiên lập địa có ông Bàn Cổ tạo dựng trời
đất, được xem là vị thần khai thiên lập địa, sáng tạo ra vũ
trụ trong thần thoại Trung Hoa cổ đại. Theo Tam Hoàng
Thiên Kinh thì trong dãy núi có một cục đá lớn đã thọ khí
Âm Dương chiếu diệu rất lâu đời, nên đã thâu được các
tính linh thông của vũ trụ mà tạo thành thai người. Sau 10
tháng 16 ngày, đúng giờ Dần, một tiếng nổ vang, khối đá
linh ấy nứt ra, sản xuất một vị Linh Chân hy hữu, là Thần
mang hình hài như con người được gọi là Bàn Cổ. Ngay khi
vừa được sinh ra thì đã tập đi, tập chạy, tập nhảy, hớp gió
nuốt sương, ăn hoa quả, dần dần lớn lên, mình cao ong
thước, đầu như rồng, có ong đầy mình, sức mạnh vô cùng.
Một ngày kia, Bàn Cổ chạy qua hướng Tây, bắt gặp một cái

34



búa và một cái dùi ước nặng ngàn cân. Bàn Cổ, tay phải cầm
rìu tay trái cầm dùi, ra sức mở mang cõi trần.

     Thuở đó Trời Đất còn mờ mịt. Bàn Cổ ao ước cho phân biệt
Trời Đất thì nhân vật mới hóa sinh được. Ngài ao ước vừa dứt
tiếng thì sấm nổ vang, Thiên thanh, Địa minh, vạn vật sinh ra
đều có đủ cả. Ngài liền chỉ Trời là Cha, chỉ Đất là Mẹ, muôn
dân là con. Ngài chính là tôn chủ sáng lập thế gian, nên cũng
gọi Ngài là Thái Thượng Đạo Quân. Ngài tự xưng là Thiên
tử, tức là con Trời, cai trị muôn dân. Ngài là vị vua đầu tiên
của cõi thế gian nên gọi Ngài là Hỗn Độn thị.

     Tương truyền, Bàn Cổ có ba người con là Phục Hy, Nữ
Oa, và Hoa Tư. Bàn Cổ thọ được 18.000 tuổi rồi quy tiên
nên  dân  gian  còn  gọi  là  Ông  Bành  Tổ.  Tiếp  theo  thì
có Thiên Hoàng, Địa Hoàng, rồi Nhân Hoàng nối nhau cai
trị  thiên  hạ.  Huyền  tích  về  Bàn  Cổ  được  Nhiệm  Phưởng
viết quyển Thuật Dị Ký thế k  thứ 6 rằng:ỷ ”Ngày xưa khi Bàn
Cổ chết, đầu biến thành bốn ngọn núi, hai mắt biến thành
mặt trời và Mặt Trăng, mỡ biến thành ong biển, râu tóc
biến thành thảo mộc. Thời Tần và Hán, dân gian kể rằng
đầu của Bàn Cổ là Đông Nhạc, bụng là Trung Nhạc, tay
trái là Nam Nhạc, tay phải là Bắc Nhạc, và hai chân là Tây
Nhạc. Các văn nhân ngày xưa kể rằng nước mắt của Bàn
Cổ là ong, hơi thở là gió, giọng nói là sấm, đồng tử trong
mắt là ánh sáng.”

35

https://vi.wikipedia.org/wiki/Thi%C3%AAn_t%E1%BB%AD
https://vi.wikipedia.org/wiki/Thi%C3%AAn_t%E1%BB%AD
https://vi.wikipedia.org/wiki/Nh%C3%A2n_Ho%C3%A0ng
https://vi.wikipedia.org/wiki/%C4%90%E1%BB%8Ba_Ho%C3%A0ng
https://vi.wikipedia.org/wiki/Thi%C3%AAn_Ho%C3%A0ng
https://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Hoa_T%C6%B0&action=edit&redlink=1
https://vi.wikipedia.org/wiki/N%E1%BB%AF_Oa
https://vi.wikipedia.org/wiki/N%E1%BB%AF_Oa
https://vi.wikipedia.org/wiki/Ph%E1%BB%A5c_Hy


      Gạt sang một bên những hư cấu thần thoại để nhận ra
rằng tiền nhân Việt cổ gửi thông điệp ngàn năm để chúng
ta hiểu rằng loài người được sinh ra từ Âm Dương tương
tác chứ không phải do một vị Ngọc Hoàng Thượng Đế nào
tạo ra. Con người cao quý hơn muôn loài (Nhân linh ư vạn
vật) nên phải xem con người là căn gốc, phải tôn trọng giá
trị của con người và con người là chủ thể của cuộc sống. 

NHÂN SINH QUAN CỦA PHƯƠNG TÂY

      Phương Tây có quan niệm về vũ trụ khác hẳn phương
Đông là vũ trụ do Thiên Chúa tạo dựng. Kinh thánh viết
rằng  “Ban  đầu,  Chúa  đã  dựng  lên  trời  và  đất.”. Trong
những dòng đầu tiên, Kinh Thánh nói rằng vũ trụ tạo ra từ
hư không. Hư không có nghĩa là không có gì, không có thời
gian và không gian, không tồn tại các lực tự nhiên, các hạt
cơ bản. Theo Sách Sáng Thế, Thiên Chúa tạo ra vũ trụ từ
hư không ngay từ thời điểm ban đầu. Với niềm tin tôn giáo
nên các tín hữu chấp nhận mà không một nghi ngờ thắc
mắc gì vì không tin Kinh Thánh sẽ phạm phải trọng tội. 

     Thời Trung Cổ, giáo hội Thiên Chúa giáo tin vào thuyết
“Địa tâm” nên cho rằng mặt trời quay chung quanh trái đất
nhưng nhà bác học Bruno cho rằng Trái đất quay chung
quanh mặt trời đã bị lên giàn hỏa thiêu sống đến nỗi nhà
bác học Gallileé cũng phải thừa nhận thuyết địa tâm trước

36



tòa án “Dị giáo” nhưng miệng vẫn lẩm bẩm nói vậy thì nói
chứ trái  đất  quay  chung quanh mặt  trời  thì  nó  vẫn  cứ
quay…

     Tất cả những người có đầu óc duy lý, không thỏa mãn
nên tìm tòi đưa ra những kiến giải mang tính khoa học.
Các nhà khoa học,  vũ trụ hình thành từ sự kiện mang
tên vụ nổ lớn (Big Bang) và vẫn đang không ngừng nở ra,
mở rộng thêm. Nhà vũ trụ học, linh mục Georges Lemaitre
là người đã khai sinh ra thuyết Big Bang. Nhờ học thuyết
Big Bang, các nhà khoa học đã tìm ra được lời giải thích
cho tất cả các hiện tượng đang tồn tại, lý giải nguồn gốc
của vũ trụ, về sự tồn tại của những hành tinh và thiên hà. 

     Theo học thuyết, Vũ trụ tạo ra do một vụ nổ lớn cách
đây khoảng 13,8 t  năm trước. Trong giai đoạn vừa mới tạo raỷ
này, vũ trụ được gọi là vũ trụ nguyên sinh. Kết quả từ vụ nổ là
sản sinh ra các proton và neutron và electron. Các hạt nhân
của nguyên tử tạo thành nhờ tổ chức proton và neutron. Tuy
nhiên, các electron được tổ chức xung quanh chúng bởi điện
tích của chúng. Bằng cách này, vật chất bắt nguồn. Khoảng
một thời gian lâu sau vụ nổ, những ngôi sao mà chúng ta
thường hay quan sát mới bắt đầu hình thành.

     Để chứng minh rằng lý thuyết Vụ nổ lớn có ý nghĩa, một số
bằng chứng cho thấy vũ trụ đang giãn nở được đề cập
như Nghịch lý OlBers, Định luật Hubble, Sao băng xa …

37



 Sau khoảnh khắc của vụ nổ, mỗi hạt đang nở ra và di
chuyển ra xa nhau. 

     Thuyết tương đối rộng hay thuyết tương đối tổng quát
được nhà vật lý Albert Einstein công bố vào năm 1915 được
xem là  một  phần  trong  bức  tranh  mô hình  chuẩn  của
thuyết Big Bang trong vũ trụ học. Thuyết tương đối rộng
miêu tả các tính chất của sóng hấp dẫn mà đã được xác
nhận một cách trực tiếp bởi nhóm Advanced LIGO. Hơn
nữa, thuyết tương đối rộng còn là cơ sở cho các mô hình
vũ trụ học hiện tại về sự đang giãn nở không ngừng của vũ
trụ. Năm 1980, nhà vật lý hạt Alan Guth chấp nhận rộng rãi
của thuyết Big Bang đã đề ra “thuyết lạm phát”.  Thuyết
Lạm Phát khởi đi từ vật lý lượng tử và vật lý hạt để khám
phá những khoảnh khắc sơ khai của vũ trụ sau khi vụ nổ
lớn xảy ra. Theo học thuyết, Vũ trụ được tạo ra trong một
trạng thái năng lượng không ổn định. Nó buộc vũ trụ phải
giãn nở nhanh chóng trong những thời điểm đầu tiên nên
gọi là lạm phát.

     Vũ trụ rất rộng lớn và vô tận nên chưa có một khái 
niệm nào miêu tả về nó một cách tuyệt đối cả. Vũ trụ vô 
tận luôn đòi hỏi con người khám phá và quan sát sâu hơn 
nữa nhưng đến nay thuyết Big Bang được công nhận mang
tính chuẩn xác khi lý giải được sự hình thành của Vũ trụ. 
Các nhà khoa học dựa vào thuyết Big Bang để quan sát, 
nghiên cứu về vũ trụ. Các nhà thiên văn học cũng đã ρhân 

38



tích các yếu tố còn lại và đo lường những nguyên tố và tất 
cả. Chúng đều trùng khớρ với dự đoán của thuyết Big 
Bang. Tóm lại, Big Bang chính là bức tranh chuẩn xác về 
sự hình thành của vũ trụ. 
     Như vậy Big Bang là vụ nổ đầu tiên để từ đó đồng thời 
sinh ra không gian, năng lượng và vật chất để tạo ra vụ 
trụ như hiện nay. Một thời gian dài, lý thuyết này bị coi là 
một lý thuyết siêu hình nhưng các thành tựu gần đây của 
vật lý hạt cơ bản và kết quả quan sát những cấu trúc thiên
văn lớn nhất đã phù hợp với cấu trúc và sự phức tạp hoá 
dần dần của vật chất trong lòng vũ trụ nên ngày càng 
được thừa nhận rộng rãi. 

     Nhà Thiên văn học Trịnh Xuân Thuận trong tác phẩm
nổi danh Giai điệu bí ẩn đã đặt niềm tin vào đấng sáng tạo
và cho rằng ông muốn đặt niềm tin vào hy vọng chứ không
phải tuyệt vọng. Thế nhưng, tìm được một bong bóng thích
hợp cho sự sống giữa vô tận các bong bóng là việc bất
khả,  cũng như xem sự sống chỉ  là  sự biến ngẫu nhiên
không thoả mãn được lòng tự tôn của con người.  Thiển
nghĩ vấn đề có khi ngược lại. Nếu con người do một đấng
tối thượng tạo ra thì chúng ta chỉ là những con rối. Khi đó
sẽ không có ý chí tự do chủ đề ưa thích của Bergson và
cũng không có sự lựa chọn một trong những khả năng
khác nhau,  như một cách tự quyết định số phận – đặc
trưng cơ bản của tính người. Còn nếu chúng ta xuất hiện

39



như sự kết hợp vi diệu giữa cái ngẫu nhiên và cái tất nhiên
chúng ta cần sống xứng đáng với tất cả ý nghĩa nhân văn
cao đẹp của con người.

VŨ TRỤ QUAN CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

      Các công trình nghiên cứu đã khẳng định người Việt cổ
đã đạt trình độ thiên văn rất cao bỏ xa các dân tộc cùng
thời đó. Thực tế này chứng tỏ người Việt cổ xưa đã quan
sát chiêm nghiệm từ đó có một quan niệm rõ ràng về vũ
trụ. Giới khảo cổ đã phát hiện chiếc rìu đá Bắc Sơn trên có
khắc chòm sao Vụ Tiên theo chu kỳ đã xuất hiện trên bầu
trời Đông Nam Á vào thời đó, cách nay 6 ngàn năm TDL
chứng tỏ người  Việt  cổ đã bìết  chòm sao Hercules (Vụ
Tiên). 

      Trên mặt trống đồng Hoàng Hạ và một số trống đồng
khác có khắc họa những bức “Thiên Đồ” trong đó, chỉ cần
đo bóng nắng thì sẽ xác định được các ngày, các tiết trong
năm. Hình ảnh khắc họa trên mặt trống cho chúng ta thấy
3 người ngồi, một người đứng xoay lưng lại diễn tả động
tác đo bóng mặt trời. Hình khắc hai người ngồi, một người
đứng trên rìu đá Bắc Sơn cũng cho ta biết điều đó. Các
nhà nghiên cứu cho rằng tượng 4 cặp trai gái đang giao
phối trên nắp thạp đồng Đào Thịnh cũng như 4 cặp tượng
cóc  trên  mặt  trống  đồng  tượng trưng  cho  4  tiết:  Xuân
phân, Thu phân, Hạ chí và Đông chí trong một năm là chu
kỳ thời gian gieo trồng của cư dân nông nghiệp Đông Sơn.

40



Trên mặt trống đồng Ngọc Lũ, Hoàng Hạ đều có những
hoa văn chỉ  rõ  các ngày  Xuân phân,  Thu phân,  Hạ chí,
Đông chí chỉ thời điểm mùa màng thời vụ. 

     Đặc biệt, trên mặt trống đồng Ngọc Lũ và các trống
đồng loại I đều khắc họa hình mặt trời ở vị trí trung tâm
trong khi trái đất và các hành tinh xoay chung quanh. Hình
ảnh  các  con  vật  và  người  chạy  chung  quanh  mặt  trời
ngược  chiều  kim đồng  hồ  mà  người  ta  cho  là  ứng  với
chuyển động ảo của mặt trời. Các hoa văn trên mặt trống
đồng đều đi ngược chiều kim đồng hồ phản ảnh tâm thức
của cư dân Việt cổ sống bằng nghề nông, thờ thần mặt trời
nên diễn tả chiều hướng di chuyển của mặt trời từ Đông
sang Tây. Trong khi đó, phương Tây mãi đến thời Trung Cổ
còn chìm đắm trong thuyết thần quyền và vũ trụ địa tâm
của Ptolémé nên các tòa án giáo hội công giáo La Mã đã
thiêu sống nhà bác học nổi tiếng Bruno và buộc nhà bác
học Galilée phải chấp nhận quan điểm sai lầm cuồng tín
của giáo hội cho rằng sự sống và vũ trụ là đặc ân của
Thượng đế vì thế, mặt trời phải xoay quanh trái đất. Tất cả
đã cho thấy tri thức người Việt cổ thời đó đã tiến trước
phương Tây hàng mấy ngàn năm.

41



NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

      Trước khi con người có mặt trên trái đất này thì cõi tự
nhiên đã hình thành và một khi con người xuất hiện thì con
người là chủ thể của cảnh giới thiên nhiên, chủ động mọi ý
nghĩa của cuộc sống chứ không lệ thuộc vào sự ban phát
ơn  ích  của  thần  linh.   Ngay  trong  truyền  thuyết  khởi
nguyên của dân tộc Việt đã cho chúng ta biết rằng Mẹ Tiên
đẻ ra một bọc trăm trứng rồi đem ra để ở ngoài đồng để
mẹ đất  ấp  ủ,  bảy  ngày sau nở ra  trăm người  con trai,
người nào cũng khôi ngô tuấn tú. Không như những truyền
thuyết thần thoại của các dân tộc khác, truyền thuyết khởi
nguyên dân tộc Việt không nói tới một thần linh nào, sự
vật cứ tự nhiên mà sinh thành mà không cần phép màu
của bất cứ thần linh nào. Đây là một quan niệm về vũ trụ
nhân sinh thấm đậm tâm linh nhưng lại mang tính hiện
thực, khoa học. Tự thân truyền thuyết đã thể hiện cao độ
tâm linh Việt, sức sống Việt. Từ đó, chúng ta hãnh diện tự
hào là “con Rồng cháu Tiên”, chúng ta phải biết lấy sức
mình là chính để đứng vững trên đôi chân của mình không
dựa vào Thần linh, một sức mạnh bên ngoài như các dân
tộc khác. 

     Huyền thoại Rồng Tiên thể hiện một ý chí độc lập tự cường
lấy sức mình là chính, không dựa vào thần linh cũng như tha
nhân. Huyền tích Việt kể rằng mẹ Âu đem bỏ cái bọc ra ngoài

42



đồng, biểu trưng cho nền văn hoá nông nghiệp nên dân
gian ngày xưa, khi đẻ xong lót lá chuối cho con nằm dưới
đất hàm nghĩa trong vòng tay của mẹ đất.  Mặt khác nó
cũng thể hiện ý niệm nhân chủ, lấy con người làm chính,
dựa trên ý chí tự chủ, tự lực tự cường. Chúng ta có chung
cội nguồn huyết thống thiêng liêng nên chúng ta đều “bình
đẳng” như nhau. Chúng ta cùng chung một bào thai của
Mẹ Âu Cơ, người Mẹ Tổ quốc Việt Nam sinh thành dưỡng
dục nên chúng ta có quyền gọi những anh em là đồng bào
ruột  thịt  thân thương trìu  mến:  “Bọc  điều trăm họ thai
chung, Đồng bào tiếng gọi vô cùng Việt Nam...”. Dân gian
Việt thường gắn liền “yêu nước với thương nòi”, “tình đồng
bào với nghĩa ruột thịt” đặc trưng của nòi giống Việt. Trong
khi đó, thuyết thần quyền và thuyết Địa Tâm của Ptolémé đã
nhận chìm phương Tây suốt mười mấy thế k  ngụp lặn trongỷ
bóng đêm của sự nô dịch thần quyền. Tư tưởng Việt Cổ lấy
con người là chính nhưng không duy nhân thái quá, duy vật
cực đoan đề cao con người quá mức đến nỗi phủ nhận cả đời
sống tâm linh, chống lại cả trời đất…

    Những di chỉ khảo cổ trên cùng với các nguồn sách sử
cổ xác nhận người Việt cổ đã làm ra Nông lịch. Nông lịch
chính là Việt lịch mà cổ sử Trung Hoa gọi là lịch nhà Hạ
hay còn gọi là lịch Âm Dương. Lịch Âm Dương của Việt tộc
đã tổng hợp cả chu kỳ quay của cả mặt trăng lẫn chu kỳ
chuyển động biểu kiến của mặt trời theo nguyên lý “Tương

43



Hòa” của âm dương dịch biến luận. Việt lịch dựa trên chu
kỳ quay của mặt trăng là hành tinh phản chiếu ánh sáng
của mặt trời nhưng ở gần trái đất nên ảnh hưởng rõ ràng
đến con người và thiên nhiên vạn vật. 

     Lịch Âm Dương phản ảnh khá chính xác sự biến động
của thời tiết, thay đổi thất thường. Theo một chu kỳ nhất
định, tháng nhuận của các năm rơi vào những thời điểm
khác nhau, phản ảnh sự biến đổi thời tiết có tính chu kỳ
của vũ trụ vì cứ 3 năm Âm lịch thì trái đất lại phải chuyển
động tiếp trên quỹ đạo một khoảng thời gian khoảng hơn 1
tháng âm lịch thì mới về được điểm giao hội. Nhất là, sự
phối hợp tự nhiên giữa 2 luồng ảnh hưởng của mặt trời và
mặt trăng cùng tác động lên trái  đất  một lúc.  Lịch Âm
Dương giá trị ở cách đếm Can, Chi độc đáo có một không
hai  của nó mà không một nước nào có một quyển Âm
Dương lịch hay như người Việt cổ.

      Người Việt cổ xưa là cư dân nông nghiệp nên tôn thờ
Mặt Trời như người ban phát cho sự sống. Ánh sánh mặt
trời, những giọt nước mưa từ trên trời rơi xuống mặt đất
khiến hạt giống nảy mầm, sinh vật muôn loài sinh sôi nảy
nở… Người xưa đã xem Trời  Đất như “Cha Trời-Mẹ Đất”
nhưng vẫn không xem như một “Ngọc Hoàng Thượng Đế,
quyền năng sinh ra loài người, ban phát ân sủng nên tôn
trọng Ông Trời nhưng “Nhân cách hóa” ông trời như chúng
ta nào là mặt trời, lưng trời rồi chân trời. Thế nhưng khi

44



cần thiết vẫn bắc thang lên hỏi ông trời chứ không sợ sệt
uy lực của thần linh. 

     Chinh vì vây, trong kho tàng cổ tich, thân thoai của Viêt
Nam về sự sang lâp vũ trụ mở đâu vơi truyên “Thân Trụ
Trơi” cùng vơi một loat cac truyên về cac thân khac như
thân Mưa, thân Biển, thân Gio, thân Măt Trơi, Măt Trăng và
tiêp đên nữa là cac truyên về thân sang tao ra muôn vât
và loài ngươi, truyên Cuộc tu bổ cac giông vât, Mươi hai bà
mụ. Đăc biêt là hình ảnh Thân ở đây là thân của thân thoai
không phải  là thân linh siêu thực của tôn giao.  Trai lai,
hình tượng của các vị thần như một chuyện thần thoại chứ
không phải thần linh nhưng như một người thật, việc thật
với  sức  mạnh  phi  thường,  có  nhiều  phép  lạ,  làm  nên
những kỳ  tích  “Đội  đá  vá  trời”,  Đào  sông  lấp  biển”  phi
thường… Truyện Sơn Tinh-Thủy Tinh trong cổ tích Việt với
những yêu thương hờn giận ghen ghét, chiến tranh giành
vợ như đời thường của một con người.

     Người xưa đã quan niệm về vũ trụ cấu thành không do
một Ngọc Hoàng Thượng Đế quyền năng tạo ra, ban phát
sự sống cho con người. Quan niệm của người xưa đã thể
hiện qua truyện Thần thoại về “ông Thần Trụ Trời” với hình
tượng cả ông Đùng lẫn bà Đà khổng Lồ tách trời ra khỏi
đất, tát cạn biển Đông, đào sông đắp núi chứng tỏ người
Việt cổ xưa đã nhận thức rõ về bản chất sự vật, sự tồn tại
khách quan của thế giới vật chất. Trời đất khởi thủy là một

45



hỗn độn mông lung mờ mịt, sau đó ông Bàn Cổ lấy “đầu
đội  trời,  chân đạp đất”,  đó  cũng chính  là  hình  ảnh con
người lao tác để chinh phục thiên nhiên, con người tự lực
cách sinh để mưu sự sinh tồn chứ không nhờ thần linh
nào trợ giúp cả.  

     Sách “Cương Mục Tiền Biên” của Kim Lý Tường chép
“Năm Mậu Thân thứ 5 đời Đường Nghiêu (2357-2258 TDL),
Việt  Thường  Thị  sang  chầu,  dâng  con  rùa  Thần.”. Theo
Trịnh Tiếu trong sách Thông Chí  thì  rùa Thần này sống
nghìn năm, mình dài hơn 3 thước (0,33m), trên lưng có văn
“Khoa Đẩu” ghi việc từ khi trời đất mới mở mang trở về
sau. Vua Nghiêu sai chép lấy, gọi là Quy lịch (lịch rùa)”. Sử
Ký của Tư Mã Thiên chép: “Tân Mão, năm thứ 6 đời Chu
Thành Vương (1.110 TDL), phía Nam đất Giao Chỉ có họ Việt
Thường dùng người thông ngôn 3 lần mà tới dâng chim Trĩ
trắng. Chu Công nói “Ơn đức không đến, quân tử không
hưởng lễ của họ. Chính lệnh không tới, quân tử không xem
người họ là bề tôi”. Như vậy, chính cổ sử Trung Hoa đã ghi
nhận sự hiện hữu của nước Việt Thường của Việt tộc ngay
từ thời vua Nghiêu. 

    Việt Thường Thị nghĩa là họ của cư dân trồng lúa nước
nên có trình độ cao về thiên văn và đã làm ra lịch ghi rõ
thời vụ mùa màng cho công việc của nhà nông nên gọi là
Nông lịch. Chính vì cùng một dòng tộc Thần Nông trong
đại chủng Việt nên họ Việt Thường mới biếu vua Nghiêu

46



một con rùa hàng ngàn năm tuổi. Trên lưng rùa có viết
chữ Khoa Đẩu tức lối  chữ hình con nòng nọc của Thần
Nông phương Nam để chỉ cách làm và ứng dụng lịch nhà
nông. 

     Sau thời Đế Nghiêu, Đế Thuấn đến đời nhà Hạ, Nông
lịch đã ứng dụng hoàn chỉnh nên được gọi là lịch nhà Hạ
còn được dân gian tin dùng mãi tới bây giờ. Nhà bác học
Lê Quý Đôn trong “Vân Đài Loại Ngữ” đã viết: “Việt lịch tức
Âm lịch tính theo hệ thống quỹ đạo mặt trăng, ứng dụng
cho con nước mà bia đá ở Cối Kê, kinh đô nước Việt thời
Việt Vương Câu Tiễn ghi rõ là nước thủy triều lên xuống
đúng chu kỳ mặt trăng”.  Chính vì vậy, sử Trung Hoa thời
cổ đại có ghi rõ là vào đời vua Nghiêu ( 2356-2255 TCN) đã
biết vị trí nhị thập bát tú, nhật nguyệt ngũ tinh, đã định
năm là 365 ngày, đã biết đặt tháng nhuận nầy. 

47



ÂM DƯƠNG DỊCH BIẾN LUẬN CỦA NGƯỜI VIỆT CỔ

      Trước đây sách sử thường viết rằng Nho Giáo là của
Khổng  Tử  Trung  Quốc,  Kinh  Dịch  là  của  Trung  Quốc,
Thuyết Âm Dương là của Trung Quốc. Thế nhưng, kết quả
thuyết phục của các công trình nghiên cứu với những kết
quả khoa học đã phục hồi sự thật lịch sử: Tất cả cái gọi là
văn minh Trung Quốc đều là của người Việt cổ.

     Những hình ảnh khắc họa trên trống đồng đã chứng
minh sự thật lịch sử, những tinh túy, uyên nguyên của nền
minh  triết  Việt.  Đó  là  "Nguyên  Lý  Tương  Hòa  của  Âm
Dương Dịch Biến Luận". Thái quá là bất cập, không thiên
về âm mà cũng chẳng thiên về dương mà phải tạo cho
bằng được sự quân bình âm dương. Duy âm duy dương,
duy vật duy tâm, duy này duy nọ đều dẫn tới bất cập, sai
lầm nên không phải  là  chân lý,  không thể là  đạo.   Âm
dương phải hòa hợp vì có âm có dương mới là "Đạo". Sự
sinh sôi nảy nở, biến hoá không cùng được gọi là "Dịch".
Để được gọi là con người thì phải hội đủ cả tinh thần lẫn
vật chất, thể xác lẫn tâm linh, cả hai đều quan trọng như
nhau nhưng nếu thiếu tinh thần, tâm linh thì con người chỉ
là một động vật không hơn không kém. 

      Những hình khắc họa trên trống đồng đã cho chúng ta
chiêm nghiệm cuộc sống, nếu có một hươu đực thì phải có

48



một hươu cái (đực-cái), một chim to một chim nhỏ (to-
nhỏ), một chim bay, một chim đậu, một vòng trong, một
vòng ngoài chung quanh mặt trời ở giữa tâm mặt trống, ở
ngoài là mặt đất với chim muông bay nhảy và ở giữa là
một người ca múa vui tươi sinh động diễn tả cảnh thái hòa
giữa Trời-Đất và Người. 

      Trời đất giao hòa, muôn loài muôn vật sinh sôi phát
triển, cha trời mẹ đất giao hòa cùng cực sinh ra loài người
là chủ thể mọi ý nghĩa của cuộc sống. Từ hình tượng Phục
Hy-Nữ Oa quấn quít nhau giao hòa hợp nhất dẫn tới hình
ảnh Bố Lạc-Mẹ Âu hòa hợp làm một, sinh ra “bọc điều
trăm trứng nở trăm con” khởi nguyên của đại chủng Bách
Việt được khắc họa trên mũi thuyền rồng. Hình ảnh khắc
họa từng đôi nam nữ đang ngồi ca hát, chân giao chân, tay
trong tay kết làm một và sự hài hòa đến cùng cực với hình
ảnh âm vật dương vật giao thoa được cách điệu hóa trong
hình ảnh tam giác gốc trên mặt trống. Đặc biệt, tượng cặp
trai gái đang giao hợp trên nắp thạp đồng Đào Thịnh đã
thể hiện quan niệm “Nam nữ cấu tinh, vạn vật hóa sinh”
của người xưa nghĩa là trai gái phải giao hợp mới sinh sôi
nảy nở truyền sự sống để phát  triển giống nòi  mãi  tới
muôn đời.

      Sách cổ Kinh Thư chép rằng vùng đất từ Tam Giang
Bắc gồm sông Hoàng, sông Lạc và sông Vị trải dài xuống
Tam Giang Nam gồm sông Nguyên, sông Tương và sông

49



Dương Tử gọi là “Xích Quy Phương”, còn gọi là Cửa Việt
hay Giao Chỉ là nơi có nhiều Giao Long. Thế nhưng, nếu
hiểu theo tâm linh theo triết gia Kim Định thì Giao Chỉ là
nơi chỉ trời chỉ đất giao thoa với nhau. Con người nhân bản
tâm linh  thì  “Nhân giả  kỳ  thiên  địa  chi  đức”  được  biểu
tượng bằng ý  niệm “Vài  ba”  mà chữ Nho viết  là  “Tham
Lưỡng 3-2”. Cặp số “3-2” này được thể hiện trên lưỡi búa
Phủ Việt là loại vũ khí độc đáo đặc trưng của người Việt
cổ. Hình khắc họa trên lưỡi buá Phủ Việt thường thấy là ở
trên có 2 con Giao Long thì ở dưới là hình 3 người hoặc 3
vật. Hai bộ số này làm nên cơ cấu “Ngũ Hành” đầy uyển
chuyển. Trên hầu hết trống đồng, bao giờ cũng thấy cảnh
ca hát, nhảy múa tưng bừng vì nhạc là kết qủa của sự hòa
điệu nên ta mới gọi là hòa nhạc. Chính vì vậy mà trống
đồng được các nhà khoa học gọi là "Nhạc Khí Vũ Trụ Thái
Hòa", hòa trời, hoà đất và hòa người. 

     Trời đất trong trống được sắp xếp trong quẻ “Thái” tức
quẻ “Khôn” là mẹ đất ở trên mặt trống đồng, còn quẻ “Càn
(Kiền)”  là  cha  Trời  nằm  dưới  Tang  Trống.  Đất  nặng  đi
xuống, trời nhẹ bay lên nên cha Trời gặp mẹ đất làm thành
nét Giao Chỉ. Thế rồi, Âm Dương tương khắc nên 50 con
theo mẹ ở lại  vùng cao rừng núi  còn 50 con theo cha
xuống khai phá đồng bằng ven bể là như thế. Đây chính là
cảnh thái hòa, cả Trời-Đất-Người hòa hợp đến cùng cực
không còn cái gì hơn được nên gọi là đạo Thái Hòa, căn cơ

50



nền tảng của triết thuyết “Nhân Bản Tâm Linh” của người
Việt cổ. 

    Người Việt cổ không chỉ tôn thờ thần linh mà còn đề cao
nhân tố con người, chính con người chinh phục thiên nhiên
để tồn tại  và phát  triển.  Người  Việt  tôn thờ những anh
hùng dân tộc, những danh nhân văn hoá, những người tài
đức có công với xã hội dù thuộc bất cứ thành phần nào
của xã hội vẫn được tôn thờ sau khi đã qua đời. Việc tôn
thờ những Nhân Thần là điểm độc đáo đặc trưng văn hoá
của  đại  tộc  Việt  mà  không  một  dân  tộc  nào  có  được.
Những truyện kể,  những giai  thoại  về các vị  nhân thần
được  thần  thoại  hóa  đã  làm  phong  phú  hóa  kho  tàng
huyền tích Việt với những truyền kỳ lịch sử, những truyện
kể dân gian. Truyền thuyết về ông Thần Trụ Trời với hình
tượng cả ông Đùng lẫn bà Đà khổng Lồ tách trời ra khỏi
đất, tát cạn biển Đông, đào sông đắp núi chứng tỏ người
Việt cổ xưa đã nhận thức rõ về bản chất sự vật, sự tồn tại
khách quan của thế giới vật chất. Trời đất khởi thủy là một
hỗn độn mông lung mờ mịt, sau đó ông Bàn Cổ lấy “đầu
đội  trời,  chân đạp đất”,  đó  cũng chính  là  hình  ảnh con
người lao tác để chinh phục thiên nhiên, con người tự lực
cách sinh để mưu sự sinh tồn chứ không nhờ thần linh
nào trợ giúp cả.  

    Trước khi con người có mặt trên trái đất này thì cõi tự
nhiên đã hình thành và một khi con người xuất hiện thì con

51



người là chủ thể của cảnh giới thiên nhiên, chủ động mọi ý
nghĩa của cuộc sống chứ không lệ thuộc vào sự ban phát
ơn  ích  của  thần  linh.  Trong  khi  đó,  thuyết  thần  quyền  và
thuyết Địa Tâm của Ptolémé đã nhận chìm phương Tây suốt
mười mấy thế k  ngụp lặn trong bóng đêm của sự nô dịchỷ
thần quyền. Tư tưởng Việt Cổ lấy con người là chính nhưng
không duy nhân thái quá, duy vật cực đoan đề cao con người
quá mức đến nỗi phủ nhận cả đời sống tâm linh, chống lại cả
trời đất…

      Nền minh triết Việt khởi nguyên từ Thần Tổ kép Tiên-
Rồng, uyên nguyên của triết lý Âm Dương Việt Cổ, Âm Dương
biểu tượng cho 2 mặt đối lập tương sinh tương khắc nhưng
không dẫn đến triệt tiêu, hủy diệt lẫn nhau mà cùng nhau
tương hòa theo lý đối lập thống nhất. Trong vũ trụ vạn vật
muôn loài đều có 2 mặt đối lập với nhau nhưng vẫn cần thiết
có nhau, tương hòa để tồn tại. Nếu những yếu tố cấu tạo
thành vật chất đấu tranh tiêu diệt loại trừ lẫn nhau, nói
một cách khác là nếu thiếu một trong 2 yếu tố căn bản
hoặc âm hoặc dương thì sẽ không có muôn loài muôn vật.
Nếu như chỉ có nam mà không có nữ hoặc ngược lại thì
cũng chẳng có loài người. Trái lại, tuy nam đối lập với nữ về
nhiều mặt từ vóc dáng thể chất đến tình cảm tâm hồn nhưng
cả hai lại có tương sinh nếu hợp nhất lại: Nữ (Âm) + Nam
(Dương), tình cảm + lý trí, tinh thần + vật chất thì sẽ sinh

52



thành một mầm sống mới, một yếu tố thứ ba đó là con cái thì
mới truyền chủng tạo ra nhân quần xã hội loài người. 

     Thực tế cuộc sống được chiêm nghiệm suốt chiều dài
của lịch sử loài người, đó là tuy đối lập nhưng vẫn hài hòa,
thống nhất trong đa dạng thì loài người mới tồn tại mãi tới
ngày nay. Bất cứ muôn loài muôn vật muốn tồn tại phải
“tương hòa”, đó là đạo “Thái hòa” của nền minh triết Việt
Nam. Hòa hợp ngay tự bản chất mỗi vật,  hòa hợp ngay
chính bản thân mỗi người như thể xác với tâm hồn, tình
cảm với lý trí, tâm với tính, hài hòa với thiên nhiên, hài hòa
trong ứng xử giao tiếp với tha nhân, duy trì mối quan hệ
tốt đẹp giữa người với người, giữa dân tộc này với dân tộc
khác để cùng tồn tại chứ không mưu đồ tìm cách để tiêu
diệt  lẫn  nhau  một  cách  cực  đoan.   Cuộc  sống  đòi  hỏi
chúng ta phải cùng tôn trọng nhau, chấp nhận nhau dù có
sự khác biệt. Phải chấp nhận thống nhất trong đa dạng,
lấy yếu tố con người làm đích điểm để cùng chung sống
trong hòa bình. Đó chính là triết thuyết “Nhân Bản Cộng
Tồn”, lấy con người là chính để cùng chung sống trong hòa
bình an lạc của nền minh triết Việt.

    Những ấn tích trên mặt trống đồng với những người
đang  say  sưa  ca  hát  nhảy  múa,  những  ngôi  nhà  sàn,
những chiếc thuyền rồng, đàn chim bay lượn… tất cả đều
xoay chung quanh mặt trời ở trung tâm chứng tỏ tri thức
người Việt cổ đã cao hơn tri thức phương Tây hàng mấy

53



ngàn năm. Chính vì vậy, trống Đồng được xem như một bức
thông điệp lịch sử “Vô ngôn” của nền văn minh thời Hùng
Vương truyền lại cho hậu thế vũ trụ quan, nhân sinh quan của
người Việt cổ. Người xưa đã nghĩ về thiên nhiên nhưng không
theo thuyết vũ trụ tạo thành có tính thần thoại hoang đường
huyền hoặc và người xưa cũng không rập khuôn theo những
yếu tính đời đời kiểu siêu hình thần bí.  Người xưa đã nhìn
ngắm, suy tư, chiêm nghiệm và thực chứng cuộc sống, vũ trụ
quanh ta một cách chủ động như một thực thể sinh tồn làm
chủ muôn loài muôn vật mà triết lý văn hóa gọi là Nhân Bản
Cộng Tồn. Trong khi các quốc gia khác trên thế giới thường
chọn một vật tổ biểu trưng, một ý thức hệ làm đích điểm nên
đắm chìm trong duy lý cực đoan của nhị nguyên luận, không
chấp nhận bất cứ cái gì khác ngoài họ, A là A chứ không thể
vừa A vừa B được. Chính đầu óc duy lý cực đoan trên đã đưa
nhân loại đến bế tắc, đến ngõ cụt là một cuộc chiến tranh hủy
diệt, hậu quả của lý đối lập loại trừ. 

      Không phải ngẫu nhiên mà Tổ tiên ta lại chọn Thần tổ
kép “Tiên-Rồng” trên nền tảng minh triết siêu việt vì chỉ có
nền minh triết Việt mới giải quyết được vấn đề nhân sinh của
nhân loại. Đó chính là sự suy tư của tiền nhân qua biết bao
thế hệ, những tri thức khoa học được đúc kết lại theo thời
gian được cô đọng khắc họa trên mặt trống Đồng như một di
sản văn hoá của nhân loại. Đó chính là uyên nguyên của nền
minh triết Việt:  “Nền Văn Minh Nhân Bản, lấy con người

54



làm khởi điểm và cùng đích cũng phục vụ cho con người.
Nhân Bản Tâm Linh chính là căn cơ nền tảng của Đạo Thái
Hòa siêu vượt lên trên tất cả ý thức hệ để mang lại hạnh
phúc đích thực cho con người trước thềm thiên niên k  thứỷ
ba của nhân loại.”. 

        Trong suốt dòng lịch sử, Hán tộc thường xuyên xâm
lược nước ta khiến tộc Việt đã phải rời bỏ quê hương xa
xưa ở Trung Quốc xuống phần lãnh thổ Việt Nam hiện nay.
Lịch sử Việt là lịch sử trường kỳ chiến đấu chống kẻ thù
truyền kiếp Hán tộc phương Bắc. Bản chất xâm lược bành
trướng cố hữu của Hán tộc xuyên suốt dòng lịch sử, biết
bao lần Hán tộc đem quân xâm lược nước ta đều bị thảm
bại nhục nhã. Tinh thần bất khuất hào hùng của dân tộc
Việt tô thắm cho trang sử chiến đấu để Tổ Quốc Việt Nam
trường tồn, dân tộc Việt Nam bất diệt. Kẻ thù truyền kiếp
phương Bắc đã xâm lược nước ta 26 lần và thống trị dân
tộc Việt 9 lần. Sau gần một ngàn năm bị Hán tộc thống trị,
với sức sống mãnh liệt vô biên, dân tộc Việt vẫn vùng lên
đánh đuổi kẻ thù truyền kiếp mở ra thời kỳ độc lập tự chủ
của dân tộc. 

         Trước thềm thiên niên k  thứ ba của nhân loại, sựỷ
thật của lịch sử đã được phục hồi cho chúng ta biết rằng nền
văn hóa Hòa Bình là nền văn hóa tối cổ của nhân loại và Việt
Nam là một dân tộc có lịch sử lâu đời nhất. Truyền thuyết
khởi nguyên dân tộc được đối chiếu với các nguồn thư tịch cổ

55



và được kết quả khoa học của các khoa Huyết học, Khảo
Tiền sử, Đại Dương học và kết quả phân tích cấu trúc mã
di  truyền DNA minh xác tính hiện thực của thời  kỳ lập
quốc với quốc gia Xích Quy sơ khai của tộc Việt.

(Trong Việt Đạo II của Phạm Trần Anh)

56



57



58


